e r Autres Temps. Cahiers d'éthique
p sociale et politique

S B

Un ethnologue enquéte au Mandarom
Maurice Duval, Nicolas Boilloux

Citer ce document / Cite this document :

Duval Maurice, Boilloux Nicolas. Un ethnologue enquéte au Mandarom. In: Autres Temps. Cahiers d'éthique sociale et
politique. N°73, 2002. pp. 81-92,

doi : https://doi.org/10.3406/chris.2002.2357

https://www.persee.fr/doc/chris_0753-2776_2002_num_73_1 2357

Fichier pdf généré le 26/03/2019

@ @ creative
commons


https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/chris
https://www.persee.fr/collection/chris
https://www.persee.fr/doc/chris_0753-2776_2002_num_73_1_2357
https://www.persee.fr/authority/34403
https://www.persee.fr/authority/165791
https://doi.org/10.3406/chris.2002.2357
https://www.persee.fr/doc/chris_0753-2776_2002_num_73_1_2357

Un ethnologue enquéte
au Mandarom

Maurice Duval *
interrogé par Nicolas Boilloux

Nicolas Boilloux : Maurice Duval, vous venez d’achever une
recherche de quelques quatre années sur le Mandarom, a Castellane
dans les Hautes-Alpes. Pourquoi vous étre intéressé au Mandarom ? Est-
ce [’objet médiatique qui a attisé votre curiosité ?

Maurice Duval : Ce n’était pas du tout I’objet médiatique qui pouvait
m’intéresser. Au contraire, les ethnologues fuient plutdt ce qui est média-
tisé. En fait, j’arrivais a la fin d’une recherche sur le huis clos des marins
a bord de la marine de commerce. Je croyais qu’il y aurait une continuité
entre ce huis clos et le groupe du Mandarom. D’ autre part, je ne connais-
sais pas grand-chose a ce domaine des sectes, mais un collégue m’a
encouragé a m’y intéresser. Aprés avoir dit non, puis hésité, j’ai finale-
ment entrepris les démarches pour faire cette recherche.

N. B. : Est-ce un travail dans lequel on s’engage facilement ? 1l se dit
beaucoup de choses sur le Mandarom, présenté comme une secte plus ou
moins dangereuse, on y reviendra au cours de cet entretien. Et donc dans
quelle intention y alliez-vous ? Etiez-vous chargé de préjugés ?

M. D. : J’avais des a priori négatifs. Je ne lisais pas beaucoup sur ces
groupes et j’étais imprégné comime tout le monde de I’'idéologie générale
qui dit que ce sont des groupes dangereux. Alors, j’y suis allé pour voir,
pour me faire une opinion. Je me disais aussi qu’il y aurait peut-étre
méme un acte militant a accomplir si j’y voyais des choses condam-
nables. Et j’étais méme prét a remettre ma mission d’ethnologue en cause
s’il I’avait fallu.

Mais petit a petit, je me suis défait de ces a priori parce qu’on ne
peut pas faire une recherche si on ne s’en débarrasse pas, qu’ils soient
favorables ou défavorables. Cela a ét€ un gros travail, trés long, lent et

* Maurice Duval, maitre de conférences au département d’ethnologie de I’université
Paul Valéry de Montpellier, vient de publier Un ethnologue au Mandarom. Enquéte a
Uintérieur d’une « secte », PUF, 2002.

Nicolas Boilloux, aumodnier universitaire protestant, dirige le Centre 665 a Montpellier.

81



Maurice Duval

difficile, me disant que ce que je sais est peut-étre vrai mais peut-€tre
totalement faux aussi. C’est ce qu’il faut se dire avant toute recherche,
sinon ce n’est pas la peine de I’engager. Puis, quand j’ai commencé a
penser que j’étais vierge de toute connaissance réelle sur le groupe, ou
presque, j’ai commencé a travailler.

N. B. : Comment faut-il désigner le Mandarom ? En langage d’ethno-
logue, vous parlez de « groupe ». Mais ce groupe constitue-t-il une
« église », une « communauté » ?

M. D. : Je crois que c’est d’abord une nouvelle religion, méme ultra-
minoritaire et marginale. Il y a 12 un ensemble de rites, de priéres, un
ensemble de croyances, un clergé, une hi€rarchie, des fideles, un monas-
tere. Pour moi, c’est réellement un nouveau mouvement religieux.

N. B. : Est-ce un groupe religieux qui se laisse approcher facilement ?
Ou avez-vous eu des difficultés — et de quel ordre — pour entrer au
Mandarom, rencontrer les membres, dans ou hors du monastére de Cas-
tellane ?

M. D.: Jai eu beaucoup de mal. J’ai d’abord mis un an a négocier
avec la hiérarchie pour obtenir I’autorisation de faire ce travail. Et quand
j’ai eu Pautorisation, j’ai cru que je n’arriverais a rien : il y avait deux
moines avec moi, un qui répondait & mes questions et un qui notait les
questions et les réponses ! Et je ne pouvais pas circuler. Puis, finalement,
avec le temps, j’ai réussi a les convaincre que je n’étais ni un journaliste,
ni un policier, ni quelqu’un de malveillant mais quelqu’un qui cherche
tout simplement la vérité de ce qu’ils sont.

N. B. : Leur attitude était une attitude de crainte, de fermeture,
d’exclusion, d’auto-exclusion ?

M. D. : D’une fagcon générale, ils étaient assez fermés, ils ne souhai-
taient pas que je fasse ce travail. Mais quelques personnes y étaient
favorables et il y a donc eu des conflits au sein de la direction collégiale.
Cela n’a pas été facile et jusqu’a la fin certaines personnes sont restées
trés réservées, voire réticentes 2 mon égard.

N. B. : On dit » beaucoup de choses, du Mandarom comme d’autres
groupes d’ailleurs. On parle de « pratiques particuliéres » en matiére
sexuelle, de drogue, d’argent, de manipulation mentale. Autant de termes
qu’il faudrait manier avec précautions mais qui caractérisent les sectes.
A contrario, on ne parle pas ou trés peu de ce que le Mandarom déve-
loppe, c’est-a-dire une certaine spiritualité. Ou si on en parle, c’est en

82



Un ethnologue enquéte au Mandarom

marge d’un événement comme la destruction récente de la statue du
Gourou, Gilbert Bourdin. Entre ce qu’on dit et ce qu’on ne dit pas,
qu’est-ce qui vous parait prédominer dans la vie du Mandarom ? Avez-
vous effectivement constaté certains faits répréhensibles ?

M. D. : Avant de répondre sur ce point précis, je veux dire que je suis
hostile a la terminologie de « secte ». D’abord parce qu’elle ne veut rien
dire aujourd’hui ; d’autre part parce qu’on I’utilise en pensant générale-
ment que ceux qui sont dans 1’illégalité ce sont les sectes, alors qu’il n’y
aurait pas de probléme avec des groupes « religieusement corrects ».
L’ actualité nous montre que c’est faux, que les grandes religions qui font
autorité peuvent également avoir en leur sein des délinquants. Je refuse
de faire ce partage. Il y a des groupes religieux et au sein de ces groupes,
certains sont des bandits, d’autres sont tout a fait honnétes. Mais il n’y a
pas a distinguer le religieux qui serait au-dessus de tout soupgon et le
sectaire qui serait dans la criminalité.

Ce préalable étant fait, je peux répondre point par point a vos
interrogations.

Sur la question de I’argent. Je suis ethnologue, je ne suis pas allé voir
dans les livres de comptes, je n’aurais pas pu le faire et, de toute facon,
jamais un ethnologue ne joue au policier ou a I’agent du fisc. Néanmoins,
je peux dire que les adeptes payent a 1’association du Mandarom une
cotisation annuelle de 800 F (122 €) quand ils ne sont pas chdmeurs ou
étudiants. Cela me semble tout a fait raisonnable. D’autre part, ils aché-
tent des objets de culte, des chapelets, des objets protecteurs et les livres
de leur maitre spirituel (il y a 22 ouvrages). Tout cela constitue des
recettes pour le Mandarom.

Par ailleurs, ils avaient pensé, a un moment donné, qu’il était important
de construire ce qu’ils appellent le « temple pyramide de 1’unité » qui
devait regrouper — dans leur croyance — les religions et arréter tout conflit
entre elles. Pour construire ce temple, assez important du point de vue
architectural et qui cotitait cher a réaliser, ils ont fait un appel aux dons et
sont allés jusqu’a demander a certains adeptes d’hypothéquer leurs biens.
Je pense qu’on atteint 1a des limites. Néanmoins, ils ont compris que le
temple ne pourrait pas étre construit dans I’immeédiat et ils ont donc
demandé aux adeptes d’arréter les dons. Voila ce que je sais de ’argent.

Pour la question de la drogue, je dois dire que cela me fait rire d’imagi-
ner que ces gens puissent étre drogués. C’est invraisemblable, je n’ai
jamais vu de drogue la-bas : ils n’ont pas besoin de ¢a !

83



Maurice Duval

N. B. : Sur la sexualité ?
M. D. : IIs considérent qu’il ne faut pas trop de sexualité parce que cela
nuit a la spiritualité. ..

N.B. :... Mais il y a eu des plaintes pour viol.

M. D. : Effectivement, il y a eu quatre plaintes. Mais rappelons aussi
qu’une de ces anciennes adeptes a écrit un livre — ou plutdt son compa-
gnon, journaliste a TF1 — dont la quatriéeme page de couverture men-
tionne que le Tribunal de grande instance de Nanterre a condamné les
auteurs du livre a verser des dommages et intéréts a Gilbert Bourdin,
gourou du Mandarom. Ce n’est jamais dit, et pourtant il faut le préciser.

J’ai réalisé une série d’entretiens avec une ancienne adepte qui a, elle
aussi, porté plainte pour viol. Dans ce qu’elle m’a raconté, et que je relate
dans mon livre, ce qu’elle qualifie de viol n’en n’est pas un. Le récit de
cette mere de famille fait état d’une relation sexuelle répétée avec le gou-
rou a I’insu de son mari. Le mot viol est en contradiction avec la maniére
dont elle décrit ce qui s’est passé.

N. B. : Reste la question de la manipulation mentale.

M. D. : La, c’est quelque chose d’extrémement compliqué. La manipu-
lation mentale est mise en avant par Monsieur Abgrall, psychiatre qui va
trés fréquemment sur les plateaux de télévision. 11 voue une haine absolu-
ment prodigieuse a tous les mouvements qu’il appelle « sectes » et avec
lesquels il a lui-méme des comptes a régler puisqu’il est ancien adepte
d’Hare Krishna.

Mais la manipulation mentale, qu’on appelait autrefois « lavage de cer-
veau » a propos des pratiques soviétiques, est quelque chose qui scientifi-
quement n’est pas pertinent. A moins que cela désigne I’influence que
I’on peut exercer quand on a des convictions. Par exemple, je suis le pére
d’une jeune fille que j’ai élevée dans mes propres convictions. Je ’ai
manipulée car si elle avait été élevée chez des musulmans ou chez des
anarchistes, elle aurait recu une autre éducation, son esprit aurait été
forgé autrement. Ou encore, quand on enseigne, nos convictions passent,
évidemment. Si c’est cela la manipulation mentale, alors il y en a partout,
jusque dans les campagnes électorales ou un candidat est capable de faire
changer d’avis certaines personnes en une demi-heure de discours.

N. B. : Il y a d’ailleurs eu un débat parlementaire sur cette question de
la manipulation mentale et qui a suscité beaucoup de réactions. Heureu-
sement peut-étre, car on semblait aller vers des dispositions législatives

~

trés répressives. Et j’ai aussi eu I’impression a cette occasion qu’on

84



Un ethnologue enquéte au Mandarom

maniait les concepts a tort et a travers, sans mesurer leur signification
exacte.

M. D. : Tout a fait. J’évoquais récemment avec un enseignant de
I’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS) 2 propos des
années 70 : ce qu’on a vécu a cette époque dans bien des groupes de mili-
tants, serait aujourd’hui rapidement qualifié de « sectes » et on pourrait
les interdire, au nom de la manipulation mentale.

N. B. : Ce qui veut dire que le concept de secte et I’emploi qui en est fait
est dangereux, qu’il faudrait le manier avec beaucoup plus de prudence ?

M. D. : Absolument. Vous savez, la plus grande lecon de ma recherche
c’est, premiérement ma stupéfaction et ma naiveté a avoir oubli€ com-
bien j’avais pu étre forgé par l'idéologie ambiante. Et deuxi€émement,
c’est la difficulté qu’il y a a dire la vérité. Quand j’expose ce que j’ai pu
observer au Mandarom, alors que j’y ai travaillé pendant quatre ans, des
personnes résistent parfois et préférent croire des journalistes qui pour
certains n’ont jamais mis les pieds la-bas.

L3, c’est la formation de 1I’opinion qui est en jeu : comment peut-on croire
des choses complétement fausses avec tous les dangers que cela comporte.
Imaginez que nous soyons en 1942 : qu’adviendrait-il de ces gens ?

N. B. : On connait aussi des documents, officiels et non plus issus des
médias — je pense essentiellement aux rapports parlementaires sur les
sectes en France — stigmatiser un certain nombre de groupes, non sans
que cela provoque des dégadts.

M. D. : C’est vrai. A propos de ce qui s’est fait et dit sur cette question
des sectes, je pense deux choses :

—nous avons un arsenal législatif et il faut 1’appliquer. Un membre
d’un groupe religieux, ou de n’importe quel groupe, qui commet un
crime ou un délit doit étre sanctionné et cela quelle que soit sa place dans
la société. C’est une évidence absolue et la-dessus tout le monde doit étre
d’accord ;

— je pense aussi que cette volonté de réprimer — ou plutdt de caresser
I’opinion publique dans le sens du poil — est extrémement dangereuse
parce qu’on est en train de forger des images fausses.

Je revendique le droit a la critique du Mandarom et en méme temps le
droit pour ces gens a exister, a exercer librement leur culte avec leurs
croyances, a partir du moment ol ils ne sont pas des criminels. Si cela
n’est plus possible, alors il y a des poches de totalitarisme dans notre
société. Elle reste démocratique mais elle a ses limites : 1l y a des poches

85



Maurice Duval

qui révelent des dangers pour la démocratie et la question des sectes est
une de ces poches de totalitarisme.

N. B.: Est-ce que votre approche de ces questions, pendant votre
recherche ou ensuite, vous a confronté aux groupes anti-sectes ?

M. D. : J’ai eu affaire directement a 1’ Association pour la Défense des
Familles et de I’Individu (ADFI) et cela m’a causé des difficultés. Plus
généralement, ces difficultés sont li€es a 1’idéologie que ces groupes
répandent, y compris parmi mes pairs. J’ai eu des sanctions et j’ai subi
des pressions pour que je cesse cette recherche. Alors que mes collégues
auraient pu dire : « vous faites une recherche, dites-nous ce que vous
observez », le discours a été : « arrétez, cela pourrait servir le Manda-
rom », avant méme de savoir s’il est criminel ou pas.

Qu’on ait un débat d’idée pour critiquer des croyances, alors je suis tout
a fait d’accord. Que ce débat soit méme virulent contre des croyances
qu’on juge mal placées ou obscurantistes, oui ! Mais ce n’est pas ce qui se
produit aujourd’hui avec ces groupes, qui font 1’objet d’une volonté de
répression. Et lors du débat parlementaire, s’il n’y avait pas eu quelques
personnes pour moduler un peu, parmi les protestants notamment, on
serait allé vers une répression trés dangereuse. Aujourd’hui, on stigmatise
ces groupes parce qu’on les trouve farfelus ; demain ce sera peut-étre vous
que I’on stigmatisera. C’est le méme phénomeéne que le racisme.

N. B. : Comment peut-on expliquer cela ? Est-ce le fait d’une certaine
conception de la laicité ? Et est-ce que cela ne tient pas aussi a l’incul-
ture religieuse de beaucoup de gens, au nom justement d’une laicité qui a
évacué la question religieuse du débat public ? Aujourd’hui, la société
frangaise serait alors débordée par les nouveaux phénomeénes religieux.

M. D. : Je suis partisan de la laicité mais je pense qu’il y a effective-
ment une inculture religieuse qui est dommageable. Elle concerne non
seulement notre propre environnement culturel mais aussi les cultures
religieuses venues d’ailleurs. Par exemple, le Mandarom se référe beau-
coup aux religions de 1I’Orient. Quand je raconte quelles sont les pra-
tiques du Mandarom, des gens éclatent de rire. Mais quand je précise que
cela vient de I’hindouisme ou du bouddhisme, alors les rires cessent
parce que ce sont des religions reconnues. Autrement dit, on a a la fois
une société laique et une société qui prone le religieusement correct.

N. B. : C’est donc un probléme de rapport a la norme ?
M. D. : A la norme du moment, tout a fait. J’ai entendu récemment
un représentant de la libre pensée — c’est un comble — faire I’éloge du

86



Un ethnologue enquéte au Mandarom

catholicisme contre le Mandarom en disant : « Le catholicisme, on est
contre mais il veut dire quelque chose alors que le Mandarom, c’est
n’importe quoi ». Ce n’est pas n’importe quoi, il faut justement aller y
voir de prés et saisir leur logique. Bien sir, ils empruntent a 1’Orient,
loin de notre pensée et de nos pratiques, et on peut avoir du mal a
comprendre.

N. B. : C’est effectivement un probléme culturel. Cette importation de
religions venues d’ailleurs ne contribue-t-elle pas a rendre certains
groupes incompréhensibles aux yeux de nos contemporains et donc a leur
faire peur ?

M. D. : Le paradoxe, c’est que finalement une part des croyances du
Mandarom peut paraitre totalement farfelue et est totalement ignorée par
quelqu’un d’extérieur au groupe. Mais une autre part de leurs croyances
n’a rien de farfelu et je dirais méme qu’aujourd’hui bien des croyances du
Mandarom sont répandues dans le public. Je suis persuadé qu’une enquéte
sérieuse le vérifierait. A titre d’exemple, la théorie « des énergies » dont
on parle partout, est un des piliers de la croyance du Mandarom.

N. B. : Les peurs sont aussi en contradiction avec ce phénomeéne trés
contemporain des « religions a la carte », ot I’on pioche chez les uns et
les autres, y compris — et de préférence ? — loin de nos cultures occiden-
tales. Mais ce mouvement est souvent trés individualiste et les peurs que
suscitent certains groupes, le Mandarom et d’autres, ne tiennent-elles pas
au fait qu’ils sont organisés ?

M. D. : Cela joue considérablement et fait qu’on a peur d’eux. D’une
maniére générale, il y a deux sources a cette peur :

— celle de membres du « religieusement correct » qui voient des fidéles
partir dans des groupes considérés comme des concurrents.

—et il y a ceux que j’appellerais des intégristes laiques, qui voient
des gens quitter les Eglises historiques et aimeraient applaudir, mais
déplorent eux aussi les transferts vers d’autres groupes religieux.

Ainsi, c’est peut-&tre la premiére fois dans 1’histoire qu’il y a un
consensus entre certains antireligieux et des croyants, consensus contre
les groupes comme le Mandarom. Alors qu’il vaudrait mieux réfléchir,
d’une fagon dépassionnée, pour savoir qui sont ces groupes, d’ou vien-
nent les adeptes, qu’est-ce qu’il y a a I’intérieur de ces groupes, etc. Cela
nécessiterait des études mais vous conviendrez que c’est un paradoxe
puisque 1’Etat francgais, qui n’arréte pas de parler des sectes, n’a pas

87



Maurice Duval

donné un sou, sauf aux associations anti-sectes. Mais rien pour la
recherche.

N. B. : Il y a un autre paradoxe car on dénonce une certain nombre de
groupes qui sont pourtant constitués en associations entiérement légales.
Et aucune préfecture ou aucun tribunal n’en a dissout. Est-ce que cela
signifie qu’on entretient un double langage : on joue sur les peurs et en
méme temps, dans le non-dit, on ne fait rien parce qu’on ne peut pas aller
contre ces groupes sans étre soi-méme attentatoire aux libertés ?

M. D. : Vous savez, ce qui se vend trés bien aujourd’hui, c’est la pré-
somption de culpabilité. Je vais étre un peu brutal et direct, mais un cer-
tain nombre de personnalités politiques entrent dans ce jeu parce que
c’est vendeur. 1Ils disent qu’il y a un danger avec les sectes, qui sont par-
tout, invisibles de surcroit et qu’il faut donc en avoir peur. Dans le méme
temps, ils invitent & voter pour eux, invoquant le fait qu’ils sont 1a pour
protéger les citoyens. Cela s’apparente a tous les discours sécuritaires.

Mais il y a aussi un phénomeéne économique. Ecoutez les débats télévi-
sés : on rabache toujours la méme chose mais ¢a se vend toujours aussi
bien, comme les livres écrits en quelques heures ou quelques jours.

N. B.: Revenons plus longuement sur les croyances du Mandarom.
Comment se sont-elles constituées? On a déja évoqué la question des
emprunts aux religions orientales mais y a-t-il aussi une production ori-
ginale ou est-ce simplement un collage ?

M. D. : Ce n’est pas qu’un collage. Il faut savoir que le Mandarom nait
juste apreés 1968. Gilbert Bourdin réunit autour de lui quelques disciples,
d’abord par le yoga, puis par la méditation. Mais il avait aussi une trés
forte quéte spirituelle, il avait envie de goiiter a toutes les spiritualités. Le
groupe s’est constitué dans ces années, autour de la mode de 1’Orient,
d’ou ces emprunts treés forts, mais pas exclusivement.

Le postulat de base de 1’aumisme est qu’il y a de nombreuses reli-
gions, que Dieu est venu sur terre & différents moments de 1’histoire et
sous différents visages, mais que c’est toujours le méme Dieu dont il
s’agit. Le fait de s’approprier une image de Dieu est donc une escroque-
rie et engendre des guerres de religions puisque chacun croit que son
image de Dieu est meilleure que celle du voisin alors méme qu’il s’agit
d’un seul Dieu. Derriere cela, les aumistes considérent que chaque
homme et chaque femme a, en soi, ce qu’ils appellent une « parcelle
divine », une partie de soi qui est potentiellement Dieu, et il faut arriver
a faire en sorte que cette parcelle s’épanouisse par un travail spirituel.
Mais tout un chacun est potentiellement Dieu. Pour le Mandarom, Jésus

88



Un ethnologue enquéte au Mandarom

avait réalisé cette parcelle divine, Gandhi, Martin Luther King aussi, et
leur gourou également.

Il y a au Mandarom des emprunts aux différentes religions. Dans
I’enceinte de leur cité, il y a une mosquée, une synagogue, un temple hin-
dou et méme un totem indien. I1 y a donc une volonté de syncrétisme et
de synthése mais ils y ajoutent une pierre car, disent-ils, il faut créer
quelque chose de nouveau qui rassemble toute I’humanité pour 1’avéne-
ment de I’age d’or, c’est-a-dire I’unité des religions.

N. B. : Retrouve-t-on dans leurs croyances des grands théemes comme
le millénarisme ou l’apocalyptique ? e

M. D. : Non, ils ne sont pas du tout apocalyptiques. Et puisqu’ils sont
réincarnationistes, tout suicide est un crime. Dans leur pensée, il y a
beaucoup d’ames en attente de réincarnation, en bien plus grand nombre
que les corps disponibles sur terre. Le suicide est donc un « gaspillage »
inadmissible et pour tout dire, un crime.

Je dois ajouter que je n’ai jamais compris comment on a pu dire ou
écrire qu’a la mort du gourou les membres du Mandarom se suicide-
raient. Il fallait vraiment mal les connaitre.

N. B. : C’est aussi ce qui a ét¢ dit au moment de la destruction de la
statue du gourou : c’était la fin d’une secte. Et pourtant, le Mandarom
continue.

M. D. : C’est impensable qu’ils s’autodétruisent, c’est contraire a leurs
croyances. Tout au plus, il vont moins souvent au monastére mais c’est
par peur d’étre montrés du doigt ou photographiés. Mais leur croyance
est intacte et ils n’abandonnent pas le groupe. Vous savez, on ne détruit
pas des croyances avec des bulldozers !

N. B. : On peut avoir I’impression, a vous entendre, que les discours
sur les sectes est le méme que celui de Louis XIV et de sa devise « une
foi, une loi, un roi ». Comme si on pouvait imaginer un objectif « autre
religion : 0 ». Serait-on revenu aussi loin en arriére ?

M. D. : Je crois surtout que c’est une constante de I’humanité de ne pas
tolérer les changements religieux. Il y a toujours eu ce mouvement-la, au
moment de la Réforme effectivement mais avant, lors de la naissance du
Christianisme et en d’autres circonstances. Je cite volontiers un socio-
logue, Jean-Francois Mayer, qui a retrouvé un article accusant I’ Armée
du Salut d’étre capable de tous les crimes, au nom de Dieu. C’était au
19 sieécle, lorsqu’est née 1’ Armée du Salut, et pourtant aujourd’hui plus

89



Maurice Duval

personne n’en veut aux salutistes, on les laisse tranquilles et ils rendent
des services sérieux et reconnus.

Peut-étre dirons-nous la méme chose du Mandarom dans quelques
décennies ? Mais pour l’instant, c’est un mouvement qui surgit et on a
du mal a I’accepter. Je pense que méme la partie la plus antireligieuse et
la plus anticléricale de notre société est profondément chrétienne et ne
supporte pas de voir des mouvements autres surgir.

N. B.: Comment le Mandarom est-il organisé ? C’est aussi un point
autour duquel peut se cristalliser la définition d’une secte. Quelle est
la place du gourou, quelle est son autorité? Ou quelle était-elle puisque
Gilbert Bourdin est mort en 1998 ?

M. D.: D’abord, il n’a pas été remplacé puisqu’il doit revenir, se
réincarner, et les membres du Mandarom attendent sa réincarnation.
Et puisque pour eux il est Dieu, il occupe une place prépondérante dans
leur croyance. C’est intéressant de voir que les adeptes lui écrivaient, par-
fois pour lui confier des problémes personnels. Ils pensaient que le gou-
rou répondrait mais sans écrire, que chaque fidéle trouverait en lui-méme
les signes de la réponse du maitre.

D’ autre part, le maitre étant malade depuis quelques années, une direc-
tion collégiale a été mise en place. D’abord, rien n’a été fait sans 1’aval
du maitre, puis c’est la direction collégiale qui a progressivement pris les
choses en main. Elle n’est d’ailleurs pas toujours tendre. Cette direction
reste trés proche du dogme et n’hésite pas A éliminer celui qui n’est pas
d’accord. J’ai assisté a des exclusions.

N. B. : Et parlons des adeptes. Dites-nous tout de suite combien ils
sont.

M. D. : Contrairement aux idées recues, ils ne sont pas trés nom-
breux. A Castellane, ils sont onze moines et moniales. Et il y a 300 ou
400 adeptes en France, d’aprés mes estimations.

N. B. : Qui sont-ils ? Y a-t-il un profil type de l’adepte du Mandarom ?
Est-ce qu’on y compte beaucoup de gens perdus, en quéte de repéres ?
Ont-ils des itinéraires spirituels trés particuliers ?

M. D.: Il y a quelques éléments qui constituent un profil type mais
ce n’est pas généralisable. Les adeptes viennent de tous milieux
sociaux. Par contre, il n’y a personne qui ait été élevé hors de toute
croyance. Ils peuvent avoir été élevés hors d’une religion (mé€me si
70 % d’entre eux sont de parents catholiques), mais ils ont baigné dans
la spiritualité. Une femme me racontait le conflit qu’elle avait eu avec

90



Un ethnologue enquéte au Mandarom

ses parents, catholiques trés pratiquants. Elle considérait que ses parents
I’avait « mise au Mandarom », que c’était pour elle une évolution
logique, que méme si ses parents lui reprochaient d’y é€tre, ils 1’avaient
imprégnée durant toute son enfance de spiritualité. A 1’adolescence, elle
a rejeté I’Eglise catholique mais elle est revenue trés vite A la spiritua-
lité, mais hors de la structure d’origine. Elle est allée ailleurs et consi-
dére que c’est une évolution normale, héritée de ses parents. D’un point
de vue sociologique, je crois que cette femmme a profondément raison.

Il y a aussi la question de savoir si ce sont des « paumés ». Ce ne sont
ni des « paumés » ni des élites, méme si on le dit parfois aussi. Ces
rumeurs totalement contradictoires sont étonnantes. Reste qu’une bonne
part des membres du Mandarom est issue des classes sociales supé-
rieures, mais les diplomés ne sont pas plus nombreux que dans
I’ensemble de la population francaise. Il y a aussi des employés mais il
n’y a par contre aucune profession agricole. Quant a leur équilibre psy-
chologique, je ne suis pas psychiatre et ne les ai pas examinés dans le
cadre d’un cabinet, mais ils sont finalement a I’image de ce qu’on peut
observer ailleurs, méme 2 1’université, avec des gens parfaitement équili-
brés et d’autres qui le sont nettement moins...

N. B. : Est-ce qu’on peut quitter le Mandarom ? Et les adeptes peu-
vent-ils avoir une double appartenance ?

M. D. : 11 peut y avoir double appartenance. Certains membres prati-
quent a la fois au Mandarom et dans leur religion d’origine. Ce n’est pas
contradictoire puisque le maitre spirituel considére que toutes les reli-
gions sont bonnes et que c’est toujours le méme Dieu qui revient.

N. B. : Et peuvent-ils quitter le Mandarom ?

M. D. : Pour eux, cela va de soi. J’ai des témoignages a la fois de
moines ou de moniales qui sont partis ou qui sont devenus de simples
fideéles, et de membres qui ont tout abandonné. En tout cas, on peut aisé-
ment sortir du Mandarom, et sans poursuites.

N. B. : Quelles raisons les adeptes ont-ils pour partir ?

M. D. : J’aurais du mal a répondre précisément parce qu’il est difficile
de faire une étude systématique. Je peux seulement apporter quelques
éléments.

Pour certains, je crois qu’ils gardent un besoin spirituel qu’ils n’assou-
vissent plus au Mandarom. Simplement, ils continuent leur quéte spiri-
tuelle différemment. Je sais aussi qu’il y a un nombre important d’adeptes
qui est parti en 1990, peu de temps aprés que le gourou ait déclaré qu’il

91



Maurice Duval

n’était plus gourou mais le « Messie cosmo-planétaire ». Et puis il y a
tous ceux qui ont peur d’étre photographiés ou vus a la télévision dans
leur tenue d’adepte. Parce qu’ils risquent la perte de leur travail, la rupture
avec les amis ou la famille. Enfin, il y a ceux qui vont de groupe en
groupe, mais il est difficile de les identifier une fois qu’ils sont partis.

N. B. : Finalement, je trouve que vous me parlez d’un groupe certes
particulier et marginal mais que ce n’est pas cela qui en fait un mouve-
ment dangereux. Je me dis alors que le discours public est finalement un
discours de prohibition dont les effets pervers, comme toujours lorsqu’il
s’agit de prohibition, s’avérent pire que le mal qu’elle prétend combattre.
Sous d’autres cieux et en d’autres temps, la prohibition de [’alcool aux
Etats-Unis n’a pas empéché quiconque de boire : les gens se sont seule-
ment mis a boire en cachette.

C’est exactement cela. La prohibition du religieux qui n’est pas parfai-
tement correct a des conséquences du méme ordre. Ce qui se passe
aujourd’hui en Russie le montre parfaitement.

N. B. : Pour éviter le développement de la clandestinité religieuse, ne
devrait-on pas reconnaitre certains groupes pour mieux canaliser ceux
qui sont dangereux ?

M. D. : Et aussi lancer des programmes de recherches pour bien faire
voir ce qui est dangereux et ce qui ne I’est pas. Ce qu’on fait pour
I’instant, c’est de la poudre aux yeux.

N. B. : Je sens chez vous un rapport militant a la question, comme si
vous aviez dépassé le stade de la compréhension et de l’analyse — I’ceil
du chercheur — pour entrer dans un combat pour la liberté religieuse ?

M. D. : C’est paradoxal puisque je me tiens moi-méme hors de toute
religion et hors de toute recherche spirituelle. Mais je tiens aujourd’hui ce
discours parce que je crois qu’il est du devoir des intellectuels de réagir
quand il y a un danger quelque part. Je me suis battu contre la peine de
mort et je me bats de la méme facon contre le racisme.

A un moment donné, je me suis demandé si je n’allais pas arréter cette
recherche, c¢’était trop difficile. Au Mandarom, on me donnait difficile-
ment des informations, et & I’extérieur mes collégues m’accusaient
d’aider une secte malfaisante, etc. Mais finalement, je me suis dit que
dans le contexte actuel, je n’avais pas le droit d’arréter cette recherche, et
que c’était de mon devoir de dénoncer 1’injuste persécution que subissent
les aumistes, d’apporter ma contribution d’ethnologue au débat public.
Ce qui se passe est vraiment trop grave.

92



	Informations
	Informations sur les auteurs
	Maurice Duval
	Nicolas Boilloux 


	Pagination
	81
	82
	83
	84
	85
	86
	87
	88
	89
	90
	91
	92


