
Autres Temps. Cahiers d'éthique
sociale et politique

Un ethnologue enquête au Mandarom
Maurice Duval, Nicolas Boilloux

Citer ce document / Cite this document :

Duval Maurice, Boilloux Nicolas. Un ethnologue enquête au Mandarom. In: Autres Temps. Cahiers d'éthique sociale et

politique. N°73, 2002. pp. 81-92;

doi : https://doi.org/10.3406/chris.2002.2357

https://www.persee.fr/doc/chris_0753-2776_2002_num_73_1_2357

Fichier pdf généré le 26/03/2019

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/chris
https://www.persee.fr/collection/chris
https://www.persee.fr/doc/chris_0753-2776_2002_num_73_1_2357
https://www.persee.fr/authority/34403
https://www.persee.fr/authority/165791
https://doi.org/10.3406/chris.2002.2357
https://www.persee.fr/doc/chris_0753-2776_2002_num_73_1_2357


Un ethnologue enquête 

au Mandarom 

Maurice Duval * 

interrogé par Nicolas Boilloux 

Nicolas Boilloux : Maurice Duval, vous venez d'achever une 
recherche de quelques quatre années sur le Mandarom, à Castellane 
dans les Hautes-Alpes. Pourquoi vous être intéressé au Mandarom ? Est- 
ce l'objet médiatique qui a attisé votre curiosité ? 

Maurice Duval : Ce n'était pas du tout l'objet médiatique qui pouvait 
m' intéresser. Au contraire, les ethnologues fuient plutôt ce qui est 
médiatisé. En fait, j'arrivais à la fin d'une recherche sur le huis clos des marins 
à bord de la marine de commerce. Je croyais qu'il y aurait une continuité 
entre ce huis clos et le groupe du Mandarom. D'autre part, je ne 
connaissais pas grand-chose à ce domaine des sectes, mais un collègue m'a 
encouragé à m'y intéresser. Après avoir dit non, puis hésité, j'ai 
finalement entrepris les démarches pour faire cette recherche. 

N. B. : Est-ce un travail dans lequel on s 'engage facilement ? Il se dit 
beaucoup de choses sur le Mandarom, présenté comme une secte plus ou 
moins dangereuse, on y reviendra au cours de cet entretien. Et donc dans 
quelle intention y alliez-vous ? Etiez-vous chargé de préjugés ? 

M. D. : J'avais des a priori négatifs. Je ne lisais pas beaucoup sur ces 
groupes et j'étais imprégné comme tout le monde de l'idéologie générale 
qui dit que ce sont des groupes dangereux. Alors, j'y suis allé pour voir, 
pour me faire une opinion. Je me disais aussi qu'il y aurait peut-être 
même un acte militant à accomplir si j'y voyais des choses 
condamnables. Et j'étais même prêt à remettre ma mission d'ethnologue en cause 
s'il l'avait fallu. 

Mais petit à petit, je me suis défait de ces a priori parce qu'on ne 
peut pas faire une recherche si on ne s'en débarrasse pas, qu'ils soient 
favorables ou défavorables. Cela a été un gros travail, très long, lent et 

* Maurice Duval, maître de conférences au département d'ethnologie de l'université 
Paul Valéry de Montpellier, vient de publier Un ethnologue au Mandarom. Enquête à 
l'intérieur d'une « secte », PUF, 2002. 

Nicolas Boilloux, aumônier universitaire protestant, dirige le Centre 665 à Montpellier. 

81 



Maurice Duval 

difficile, me disant que ce que je sais est peut-être vrai mais peut-être 
totalement faux aussi. C'est ce qu'il faut se dire avant toute recherche, 
sinon ce n'est pas la peine de l'engager. Puis, quand j'ai commencé à 
penser que j'étais vierge de toute connaissance réelle sur le groupe, ou 
presque, j'ai commencé à travailler. 

N. B. : Comment faut-il désigner le Mandarom ? En langage 
d'ethnologue, vous parlez de « groupe ». Mais ce groupe constitue-t-il une 
« église », une « communauté » ? 

M. D. : Je crois que c'est d'abord une nouvelle religion, même 
ultraminoritaire et marginale. Il y a là un ensemble de rites, de prières, un 
ensemble de croyances, un clergé, une hiérarchie, des fidèles, un 
monastère. Pour moi, c'est réellement un nouveau mouvement religieux. 

N. B. : Est-ce un groupe religieux qui se laisse approcher facilement ? 
Où avez-vous eu des difficultés — et de quel ordre — pour entrer au 
Mandarom, rencontrer les membres, dans ou hors du monastère de Cas- 
tellane ? 

M. D. : J'ai eu beaucoup de mal. J'ai d'abord mis un an à négocier 
avec la hiérarchie pour obtenir l'autorisation de faire ce travail. Et quand 
j'ai eu l'autorisation, j'ai cru que je n'arriverais à rien : il y avait deux 
moines avec moi, un qui répondait à mes questions et un qui notait les 
questions et les réponses ! Et je ne pouvais pas circuler. Puis, finalement, 
avec le temps, j'ai réussi à les convaincre que je n'étais ni un journaliste, 
ni un policier, ni quelqu'un de malveillant mais quelqu'un qui cherche 
tout simplement la vérité de ce qu'ils sont. 

N. B. : Leur attitude était une attitude de crainte, de fermeture, 
d'exclusion, d'auto-exclusion ? 

M. D. : D'une façon générale, ils étaient assez fermés, ils ne 
souhaitaient pas que je fasse ce travail. Mais quelques personnes y étaient 
favorables et il y a donc eu des conflits au sein de la direction collégiale. 
Cela n'a pas été facile et jusqu'à la fin certaines personnes sont restées 
très réservées, voire réticentes à mon égard. 

N. B. : On dit » beaucoup de choses, du Mandarom comme d'autres 
groupes d'ailleurs. On parle de «pratiques particulières » en matière 
sexuelle, de drogue, d'argent, de manipulation mentale. Autant de termes 
qu'il faudrait manier avec précautions mais qui caractérisent les sectes. 
A contrario, on ne parle pas ou très peu de ce que le Mandarom 
développe, c'est-à-dire une certaine spiritualité. Ou si on en parle, c'est en 

82 



Un ethnologue enquête au Mandarom 

marge d'un événement comme la destruction récente de la statue du 
Gourou, Gilbert Bourdin. Entre ce qu'on dit et ce qu'on ne dit pas, 
qu'est-ce qui vous paraît prédominer dans la vie du Mandarom ? Avez- 
vous effectivement constaté certains faits répréhensibles ? 

M. D. : Avant de répondre sur ce point précis, je veux dire que je suis 
hostile à la terminologie de « secte ». D'abord parce qu'elle ne veut rien 
dire aujourd'hui ; d'autre part parce qu'on l'utilise en pensant 
généralement que ceux qui sont dans l'illégalité ce sont les sectes, alors qu'il n'y 
aurait pas de problème avec des groupes « religieusement corrects ». 
L'actualité nous montre que c'est faux, que les grandes religions qui font 
autorité peuvent également avoir en leur sein des délinquants. Je refuse 
de faire ce partage. Il y a des groupes religieux et au sein de ces groupes, 
certains sont des bandits, d'autres sont tout à fait honnêtes. Mais il n'y a 
pas à distinguer le religieux qui serait au-dessus de tout soupçon et le 
sectaire qui serait dans la criminalité. 

Ce préalable étant fait, je peux répondre point par point à vos 
interrogations. 

Sur la question de l'argent. Je suis ethnologue, je ne suis pas allé voir 
dans les livres de comptes, je n'aurais pas pu le faire et, de toute façon, 
jamais un ethnologue ne joue au policier ou à l'agent du fisc. Néanmoins, 
je peux dire que les adeptes payent à l'association du Mandarom une 
cotisation annuelle de 800 F (122 €) quand ils ne sont pas chômeurs ou 
étudiants. Cela me semble tout à fait raisonnable. D'autre part, ils 
achètent des objets de culte, des chapelets, des objets protecteurs et les livres 
de leur maître spirituel (il y a 22 ouvrages). Tout cela constitue des 
recettes pour le Mandarom. 

Par ailleurs, ils avaient pensé, à un moment donné, qu'il était important 
de construire ce qu'ils appellent le « temple pyramide de l'unité » qui 
devait regrouper - dans leur croyance - les religions et arrêter tout conflit 
entre elles. Pour construire ce temple, assez important du point de vue 
architectural et qui coûtait cher à réaliser, ils ont fait un appel aux dons et 
sont allés jusqu'à demander à certains adeptes d'hypothéquer leurs biens. 
Je pense qu'on atteint là des limites. Néanmoins, ils ont compris que le 
temple ne pourrait pas être construit dans l'immédiat et ils ont donc 
demandé aux adeptes d'arrêter les dons. Voilà ce que je sais de l'argent. 

Pour la question de la drogue, je dois dire que cela me fait rire 
d'imaginer que ces gens puissent être drogués. C'est invraisemblable, je n'ai 
jamais vu de drogue là-bas : ils n'ont pas besoin de ça ! 

83 



Maurice Duval 

N. B. : Sur la sexualité ? 
M. D. : Ils considèrent qu'il ne faut pas trop de sexualité parce que cela 

nuit à la spiritualité... 

N. B. : ... Mais il y a eu des plaintes pour viol. 
M. D. : Effectivement, il y a eu quatre plaintes. Mais rappelons aussi 

qu'une de ces anciennes adeptes a écrit un livre - ou plutôt son 
compagnon, journaliste à TF1 - dont la quatrième page de couverture 
mentionne que le Tribunal de grande instance de Nanterre a condamné les 
auteurs du livre à verser des dommages et intérêts à Gilbert Bourdin, 
gourou du Mandarom. Ce n'est jamais dit, et pourtant il faut le préciser. 

J'ai réalisé une série d'entretiens avec une ancienne adepte qui a, elle 
aussi, porté plainte pour viol. Dans ce qu'elle m'a raconté, et que je relate 
dans mon livre, ce qu'elle qualifie de viol n'en n'est pas un. Le récit de 
cette mère de famille fait état d'une relation sexuelle répétée avec le 
gourou à l'insu de son mari. Le mot viol est en contradiction avec la manière 
dont elle décrit ce qui s'est passé. 

N. B. : Reste la question de la manipulation mentale. 
M. D. : Là, c'est quelque chose d'extrêmement compliqué. La 

manipulation mentale est mise en avant par Monsieur Abgrall, psychiatre qui va 
très fréquemment sur les plateaux de télévision. Il voue une haine 
absolument prodigieuse à tous les mouvements qu'il appelle « sectes » et avec 
lesquels il a lui-même des comptes à régler puisqu'il est ancien adepte 
d'Hare Krishna. 

Mais la manipulation mentale, qu'on appelait autrefois « lavage de 
cerveau » à propos des pratiques soviétiques, est quelque chose qui 
scientifiquement n'est pas pertinent. À moins que cela désigne l'influence que 
l'on peut exercer quand on a des convictions. Par exemple, je suis le père 
d'une jeune fille que j'ai élevée dans mes propres convictions. Je l'ai 
manipulée car si elle avait été élevée chez des musulmans ou chez des 
anarchistes, elle aurait reçu une autre éducation, son esprit aurait été 
forgé autrement. Ou encore, quand on enseigne, nos convictions passent, 
évidemment. Si c'est cela la manipulation mentale, alors il y en a partout, 
jusque dans les campagnes électorales où un candidat est capable de faire 
changer d'avis certaines personnes en une demi-heure de discours. 

N.B. : II y a d'ailleurs eu un débat parlementaire sur cette question de 
la manipulation mentale et qui a suscité beaucoup de réactions. 
Heureusement peut-être, car on semblait aller vers des dispositions législatives 
très répressives. Et j'ai aussi eu l'impression à cette occasion qu'on 

84 



Un ethnologue enquête au Mandarom 

maniait les concepts à tort et à travers, sans mesurer leur signification 
exacte. 

M. D. : Tout à fait. J'évoquais récemment avec un enseignant de 
l'École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS) à propos des 
années 70 : ce qu'on a vécu à cette époque dans bien des groupes de 
militants, serait aujourd'hui rapidement qualifié de « sectes » et on pourrait 
les interdire, au nom de la manipulation mentale. 

N. B. : Ce qui veut dire que le concept de secte et l'emploi qui en est fait 
est dangereux, qu'il faudrait le manier avec beaucoup plus de prudence ? 

M. D. : Absolument. Vous savez, la plus grande leçon de ma recherche 
c'est, premièrement ma stupéfaction et ma naïveté à avoir oublié 
combien j'avais pu être forgé par l'idéologie ambiante. Et deuxièmement, 
c'est la difficulté qu'il y a à dire la vérité. Quand j'expose ce que j'ai pu 
observer au Mandarom, alors que j'y ai travaillé pendant quatre ans, des 
personnes résistent parfois et préfèrent croire des journalistes qui pour 
certains n'ont jamais mis les pieds là-bas. 

Là, c'est la formation de l'opinion qui est enjeu : comment peut-on croire 
des choses complètement fausses avec tous les dangers que cela comporte. 
Imaginez que nous soyons en 1942 : qu'adviendrait-il de ces gens ? 

N. B. : On connaît aussi des documents, officiels et non plus issus des 
médias — je pense essentiellement aux rapports parlementaires sur les 
sectes en France — stigmatiser un certain nombre de groupes, non sans 
que cela provoque des dégâts. 

M. D. : C'est vrai. À propos de ce qui s'est fait et dit sur cette question 
des sectes, je pense deux choses : 

-nous avons un arsenal législatif et il faut l'appliquer. Un membre 
d'un groupe religieux, ou de n'importe quel groupe, qui commet un 
crime ou un délit doit être sanctionné et cela quelle que soit sa place dans 
la société. C'est une évidence absolue et là-dessus tout le monde doit être 
d'accord ; 

—je pense aussi que cette volonté de réprimer — ou plutôt de caresser 
l'opinion publique dans le sens du poil - est extrêmement dangereuse 
parce qu'on est en train de forger des images fausses. 

Je revendique le droit à la critique du Mandarom et en même temps le 
droit pour ces gens à exister, à exercer librement leur culte avec leurs 
croyances, à partir du moment où ils ne sont pas des criminels. Si cela 
n'est plus possible, alors il y a des poches de totalitarisme dans notre 
société. Elle reste démocratique mais elle a ses limites : il y a des poches 

85 



Maurice Duval 

qui révèlent des dangers pour la démocratie et la question des sectes est 
une de ces poches de totalitarisme. 

N. B. : Est-ce que votre approche de ces questions, pendant votre 
recherche ou ensuite, vous a confronté aux groupes anti-sectes ? 

M. D. : J'ai eu affaire directement à l'Association pour la Défense des 
Familles et de l'Individu (ADFI) et cela m'a causé des difficultés. Plus 
généralement, ces difficultés sont liées à l'idéologie que ces groupes 
répandent, y compris parmi mes pairs. J'ai eu des sanctions et j'ai subi 
des pressions pour que je cesse cette recherche. Alors que mes collègues 
auraient pu dire : « vous faites une recherche, dites-nous ce que vous 
observez », le discours a été : « arrêtez, cela pourrait servir le Manda- 
rom », avant même de savoir s'il est criminel ou pas. 

Qu'on ait un débat d'idée pour critiquer des croyances, alors je suis tout 
à fait d'accord. Que ce débat soit même virulent contre des croyances 
qu'on juge mal placées ou obscurantistes, oui ! Mais ce n'est pas ce qui se 
produit aujourd'hui avec ces groupes, qui font l'objet d'une volonté de 
répression. Et lors du débat parlementaire, s'il n'y avait pas eu quelques 
personnes pour moduler un peu, parmi les protestants notamment, on 
serait allé vers une répression très dangereuse. Aujourd'hui, on stigmatise 
ces groupes parce qu'on les trouve farfelus ; demain ce sera peut-être vous 
que l'on stigmatisera. C'est le même phénomène que le racisme. 

N. B. : Comment peut-on expliquer cela ? Est-ce le fait d'une certaine 
conception de la laïcité ? Et est-ce que cela ne tient pas aussi à 
l'inculture religieuse de beaucoup de gens, au nom justement d'une laïcité qui a 
évacué la question religieuse du débat public ? Aujourd'hui, la société 
française serait alors débordée par les nouveaux phénomènes religieux. 

M. D. : Je suis partisan de la laïcité mais je pense qu'il y a 
effectivement une inculture religieuse qui est dommageable. Elle concerne non 
seulement notre propre environnement culturel mais aussi les cultures 
religieuses venues d'ailleurs. Par exemple, le Mandarom se réfère 
beaucoup aux religions de l'Orient. Quand je raconte quelles sont les 
pratiques du Mandarom, des gens éclatent de rire. Mais quand je précise que 
cela vient de l'hindouisme ou du bouddhisme, alors les rires cessent 
parce que ce sont des religions reconnues. Autrement dit, on a à la fois 
une société laïque et une société qui prône le religieusement correct. 

N. B. : C'est donc un problème de rapport à la norme ? 
M. D. : À la norme du moment, tout à fait. J'ai entendu récemment 

un représentant de la libre pensée - c'est un comble - faire l'éloge du 

86 



Un ethnologue enquête au Mandarom 

catholicisme contre le Mandarom en disant : « Le catholicisme, on est 
contre mais il veut dire quelque chose alors que le Mandarom, c'est 
n'importe quoi ». Ce n'est pas n'importe quoi, il faut justement aller y 
voir de près et saisir leur logique. Bien sûr, ils empruntent à l'Orient, 
loin de notre pensée et de nos pratiques, et on peut avoir du mal à 
comprendre. 

N. B. : C'est effectivement un problème culturel. Cette importation de 
religions venues d'ailleurs ne contribue-t-elle pas à rendre certains 
groupes incompréhensibles aux yeux de nos contemporains et donc à leur 
faire peur ? 

M. D. : Le paradoxe, c'est que finalement une part des croyances du 
Mandarom peut paraître totalement farfelue et est totalement ignorée par 
quelqu'un d'extérieur au groupe. Mais une autre part de leurs croyances 
n'a rien de farfelu et je dirais même qu'aujourd'hui bien des croyances du 
Mandarom sont répandues dans le public. Je suis persuadé qu'une enquête 
sérieuse le vérifierait. À titre d'exemple, la théorie « des énergies » dont 
on parle partout, est un des piliers de la croyance du Mandarom. 

N. B. : Les peurs sont aussi en contradiction avec ce phénomène très 
contemporain des « religions à la carte », où l'on pioche chez les uns et 
les autres, y compris — et de préférence ? — loin de nos cultures 
occidentales. Mais ce mouvement est souvent très individualiste et les peurs que 
suscitent certains groupes, le Mandarom et d'autres, ne tiennent-elles pas 
au fait qu'ils sont organisés ? 

M. D. : Cela joue considérablement et fait qu'on 'a peur d'eux. D'une 
manière générale, il y a deux sources à cette peur : 
- celle de membres du « religieusement correct » qui voient des fidèles 

partir dans des groupes considérés comme des concurrents. 
-et il y a ceux que j'appellerais des intégristes laïques, qui voient 

des gens quitter les Églises historiques et aimeraient applaudir, mais 
déplorent eux aussi les transferts vers d'autres groupes religieux. 

Ainsi, c'est peut-être la première fois dans l'histoire qu'il y a un 
consensus entre certains antireligieux et des croyants, consensus contre 
les groupes comme le Mandarom. Alors qu'il vaudrait mieux réfléchir, 
d'une façon dépassionnée, pour savoir qui sont ces groupes, d'où 
viennent les adeptes, qu'est-ce qu'il y a à l'intérieur de ces groupes, etc. Cela 
nécessiterait des études mais vous conviendrez que c'est un paradoxe 
puisque l'État français, qui n'arrête pas de parler des sectes, n'a pas 

87 



Maurice Duval 

donné un sou, sauf aux associations anti-sectes. Mais rien pour la 
recherche. 

N. B. : // y a un autre paradoxe car on dénonce une certain nombre de 
groupes qui sont pourtant constitués en associations entièrement légales. 
Et aucune préfecture ou aucun tribunal n 'en a dissout. Est-ce que cela 
signifie qu 'on entretient un double langage : on joue sur les peurs et en 
même temps, dans le non-dit, on ne fait rien parce qu'on ne peut pas aller 
contre ces groupes sans être soi-même attentatoire aux libertés ? 

M. D. : Vous savez, ce qui se vend très bien aujourd'hui, c'est la 
présomption de culpabilité. Je vais être un peu brutal et direct, mais un 
certain nombre de personnalités politiques entrent dans ce jeu parce que 
c'est vendeur. Ils disent qu'il y a un danger avec les sectes, qui sont 
partout, invisibles de surcroît et qu'il faut donc en avoir peur. Dans le même 
temps, ils invitent à voter pour eux, invoquant le fait qu'ils sont là pour 
protéger les citoyens. Cela s'apparente à tous les discours sécuritaires. 

Mais il y a aussi un phénomène économique. Écoutez les débats 
télévisés : on rabâche toujours la même chose mais ça se vend toujours aussi 
bien, comme les livres écrits en quelques heures ou quelques jours. 

N. B. : Revenons plus longuement sur les croyances du Mandarom. 
Comment se sont-elles constituées? On a déjà évoqué la question des 
emprunts aux religions orientales mais y a-t-il aussi une production 
originale ou est-ce simplement un collage ? 

M. D. : Ce n'est pas qu'un collage. Il faut savoir que le Mandarom naît 
juste après 1968. Gilbert Bourdin réunit autour de lui quelques disciples, 
d'abord par le yoga, puis par la méditation. Mais il avait aussi une très 
forte quête spirituelle, il avait envie de goûter à toutes les spiritualités. Le 
groupe s'est constitué dans ces années, autour de la mode de l'Orient, 
d'où ces emprunts très forts, mais pas exclusivement. 

Le postulat de base de l'aumisme est qu'il y a de nombreuses 
religions, que Dieu est venu sur terre à différents moments de l'histoire et 
sous différents visages, mais que c'est toujours le même Dieu dont il 
s'agit. Le fait de s'approprier une image de Dieu est donc une 
escroquerie et engendre des guerres de religions puisque chacun croit que son 
image de Dieu est meilleure que celle du voisin alors même qu'il s'agit 
d'un seul Dieu. Derrière cela, les aumistes considèrent que chaque 
homme et chaque femme a, en soi, ce qu'ils appellent une « parcelle 
divine », une partie de soi qui est potentiellement Dieu, et il faut arriver 
à faire en sorte que cette parcelle s'épanouisse par un travail spirituel. 
Mais tout un chacun est potentiellement Dieu. Pour le Mandarom, Jésus 

88 



Un ethnologue enquête au Mandarom 

avait réalisé cette parcelle divine, Gandhi, Martin Luther King aussi, et 
leur gourou également. 

Il y a au Mandarom des emprunts aux différentes religions. Dans 
l'enceinte de leur cité, il y a une mosquée, une synagogue, un temple 
hindou et même un totem indien. Il y a donc une volonté de syncrétisme et 
de synthèse mais ils y ajoutent une pierre car, disent-ils, il faut créer 
quelque chose de nouveau qui rassemble toute l'humanité pour 
l'avènement de l'âge d'or, c'est-à-dire l'unité des religions. 

N. B. : Retrouve-t-on dans leurs croyances des grands thèmes comme 
le millénarisme ou l'apocalyptique ? ~~ ^ 

M. D. : Non, ils ne sont pas du tout apocalyptiques. Et puisqu'ils sont 
réincarnationistes, tout suicide est un crime. Dans leur pensée, il y a 
beaucoup d'âmes en attente de réincarnation, en bien plus grand nombre 
que les corps disponibles sur terre. Le suicide est donc un « gaspillage » 
inadmissible et pour tout dire, un crime. 

Je dois ajouter que je n'ai jamais compris comment on a pu dire ou 
écrire qu'à la mort du gourou les membres du Mandarom se 
suicideraient. Il fallait vraiment mal les connaître. 

N. B. : C'est aussi ce qui a été dit au moment de la destruction de la 
statue du gourou : c'était la fin d'une secte. Et pourtant, le Mandarom 
continue. 

M. D. : C'est impensable qu'ils s'autodétruisent, c'est contraire à leurs 
croyances. Tout au plus, il vont moins souvent au monastère mais c'est 
par peur d'être montrés du doigt ou photographiés. Mais leur croyance 
est intacte et ils n'abandonnent pas le groupe. Vous savez, on ne détruit 
pas des croyances avec des bulldozers ! 

N. B. : On peut avoir l'impression, à vous entendre, que les discours 
sur les sectes est le même que celui de Louis XIV et de sa devise « une 
foi, une loi, un roi ». Comme si on pouvait imaginer un objectif « autre 
religion : 0 ». Serait-on revenu aussi loin en arrière ? 

M. D. : Je crois surtout que c'est une constante de l'humanité de ne pas 
tolérer les changements religieux. Il y a toujours eu ce mouvement-là, au 
moment de la Réforme effectivement mais avant, lors de la naissance du 
Christianisme et en d'autres circonstances. Je cite volontiers un 
sociologue, Jean-François Mayer, qui a retrouvé un article accusant l'Armée 
du Salut d'être capable de tous les crimes, au nom de Dieu. C'était au 
19e siècle, lorsqu'est née l'Armée du Salut, et pourtant aujourd'hui plus 

89 



Maurice Duval 

personne n'en veut aux salutistes, on les laisse tranquilles et ils rendent 
des services sérieux et reconnus. 

Peut-être dirons-nous la même chose du Mandarom dans quelques 
décennies ? Mais pour l'instant, c'est un mouvement qui surgit et on a 
du mal à l'accepter. Je pense que même la partie la plus antireligieuse et 
la plus anticléricale de notre société est profondément chrétienne et ne 
supporte pas de voir des mouvements autres surgir. 

N. B. : Comment le Mandarom est-il organisé ? C'est aussi un point 
autour duquel peut se cristalliser la définition d'une secte. Quelle est 
la place du gourou, quelle est son autorité? Ou quelle était-elle puisque 
Gilbert Bourdin est mort en 1998 ? 

M. D. : D'abord, il n'a pas été remplacé puisqu'il doit revenir, se 
réincarner, et les membres du Mandarom attendent sa réincarnation. 
Et puisque pour eux il est Dieu, il occupe une place prépondérante dans 
leur croyance. C'est intéressant de voir que les adeptes lui écrivaient, 
parfois pour lui confier des problèmes personnels. Ils pensaient que le 
gourou répondrait mais sans écrire, que chaque fidèle trouverait en lui-même 
les signes de la réponse du maître. 

D'autre part, le maître étant malade depuis quelques années, une 
direction collégiale a été mise en place. D'abord, rien n'a été fait sans l'aval 
du maître, puis c'est la direction collégiale qui a progressivement pris les 
choses en main. Elle n'est d'ailleurs pas toujours tendre. Cette direction 
reste très proche du dogme et n'hésite pas à éliminer celui qui n'est pas 
d'accord. J'ai assisté à des exclusions. 

N. B. : Et parlons des adeptes. Dites-nous tout de suite combien ils 
sont. 

M. D. : Contrairement aux idées reçues, ils ne sont pas très 
nombreux. À Castellane, ils sont onze moines et moniales. Et il y a 300 ou 
400 adeptes en France, d'après mes estimations. 

N. B. : Qui sont-ils ? Y a-t-il un profil type de V adepte du Mandarom ? 
Est-ce qu 'on y compte beaucoup de gens perdus, en quête de repères ? 
Ont-ils des itinéraires spirituels très particuliers ? 

M. D. : II y a quelques éléments qui constituent un profil type mais 
ce n'est pas généralisable. Les adeptes viennent de tous milieux 
sociaux. Par contre, il n'y a personne qui ait été élevé hors de toute 
croyance. Ils peuvent avoir été élevés hors d'une religion (même si 
70 % d'entre eux sont de parents catholiques), mais ils ont baigné dans 
la spiritualité. Une femme me racontait le conflit qu'elle avait eu avec 

90 



Un ethnologue enquête au Mandarom 

ses parents, catholiques très pratiquants. Elle considérait que ses parents 
l'avait « mise au Mandarom », que c'était pour elle une évolution 
logique, que même si ses parents lui reprochaient d'y être, ils l'avaient 
imprégnée durant toute son enfance de spiritualité. A l'adolescence, elle 
a rejeté l'Église catholique mais elle est revenue très vite à la 
spiritualité, mais hors de la structure d'origine. Elle est allée ailleurs et 
considère que c'est une évolution normale, héritée de ses parents. D'un point 
de vue sociologique, je crois que cette femme a profondément raison. 

Il y a aussi la question de savoir si ce sont des « paumés ». Ce ne sont 
ni des « paumés » ni des élites, même si on le dit parfois aussi. Ces 
rumeurs totalement contradictoires sont étonnantes. Reste qu'une bonne 
part des membres du Mandarom est issue des classes sociales 
supérieures, mais les diplômés ne sont pas plus nombreux que dans 
l'ensemble de la population française. Il y a aussi des employés mais il 
n'y a par contre aucune profession agricole. Quant à leur équilibre 
psychologique, je ne suis pas psychiatre et ne les ai pas examinés dans le 
cadre d'un cabinet, mais ils sont finalement à l'image de ce qu'on peut 
observer ailleurs, même à l'université, avec des gens parfaitement 
équilibrés et d'autres qui le sont nettement moins... 

N. B. : Est-ce qu'on peut quitter le Mandarom ? Et les adeptes 
peuvent-ils avoir une double appartenance ? 

M. D. : II peut y avoir double appartenance. Certains membres 
pratiquent à la fois au Mandarom et dans leur religion d'origine. Ce n'est pas 
contradictoire puisque le maître spirituel considère que toutes les 
religions sont bonnes et que c'est toujours le même Dieu qui revient. 

N. B. : Et peuvent-ils quitter le Mandarom ? 
M. D. : Pour eux, cela va de soi. J'ai des témoignages à la fois de 

moines ou de moniales qui sont partis ou qui sont devenus de simples 
fidèles, et de membres qui ont tout abandonné. En tout cas, on peut 
aisément sortir du Mandarom, et sans poursuites. 

N. B. : Quelles raisons les adeptes ont-ils pour partir ? 
M. D. : J'aurais du mal à répondre précisément parce qu'il est difficile 

de faire une étude systématique. Je peux seulement apporter quelques 
éléments. 

Pour certains, je crois qu'ils gardent un besoin spirituel qu'ils 
n'assouvissent plus au Mandarom. Simplement, ils continuent leur quête 
spirituelle différemment. Je sais aussi qu'il y a un nombre important d'adeptes 
qui est parti en 1990, peu de temps après que le gourou ait déclaré qu'il 

91 



Maurice Duval 

n'était plus gourou mais le « Messie cosmo-planétaire ». Et puis il y a 
tous ceux qui ont peur d'être photographiés ou vus à la télévision dans 
leur tenue d'adepte. Parce qu'ils risquent la perte de leur travail, la rupture 
avec les amis ou la famille. Enfin, il y a ceux qui vont de groupe en 
groupe, mais il est difficile de les identifier une fois qu'ils sont partis. 

N. B. : Finalement, je trouve que vous me parlez d'un groupe certes 
particulier et marginal mais que ce n 'est pas cela qui en fait un 
mouvement dangereux. Je me dis alors que le discours public est finalement un 
discours de prohibition dont les effets pervers, comme toujours lorsqu 'il 
s'agit de prohibition, s'avèrent pire que le mal qu'elle prétend combattre. 
Sous d'autres deux et en d'autres temps, la prohibition de l'alcool aux 
États-Unis n'a pas empêché quiconque de boire : les gens se sont 
seulement mis à boire en cachette. 

C'est exactement cela. La prohibition du religieux qui n'est pas 
parfaitement correct a des conséquences du même ordre. Ce qui se passe 
aujourd'hui en Russie le montre parfaitement. 

N. B. : Pour éviter le développement de la clandestinité religieuse, ne 
devrait-on pas reconnaître certains groupes pour mieux canaliser ceux 
qui sont dangereux ? 

M. D. : Et aussi lancer des programmes de recherches pour bien faire 
voir ce qui est dangereux et ce qui ne l'est pas. Ce qu'on fait pour 
l'instant, c'est de la poudre aux yeux. 

N. B. : Je sens chez vous un rapport militant à la question, comme si 
vous aviez dépassé le stade de la compréhension et de l'analyse - l'œil 
du chercheur — pour entrer dans un combat pour la liberté religieuse ? 

M. D. : C'est paradoxal puisque je me tiens moi-même hors de toute 
religion et hors de toute recherche spirituelle. Mais je tiens aujourd'hui ce 
discours parce que je crois qu'il est du devoir des intellectuels de réagir 
quand il y a un danger quelque part. Je me suis battu contre la peine de 
mort et je me bats de la même façon contre le racisme. 

À un moment donné, je me suis demandé si je n'allais pas arrêter cette 
recherche, c'était trop difficile. Au Mandarom, on me donnait 
difficilement des informations, et à l'extérieur mes collègues m'accusaient 
d'aider une secte malfaisante, etc. Mais finalement, je me suis dit que 
dans le contexte actuel, je n'avais pas le droit d'arrêter cette recherche, et 
que c'était de mon devoir de dénoncer l'injuste persécution que subissent 
les aumistes, d'apporter ma contribution d'ethnologue au débat public. 
Ce qui se passe est vraiment trop grave. 

92 


	Informations
	Informations sur les auteurs
	Maurice Duval
	Nicolas Boilloux 


	Pagination
	81
	82
	83
	84
	85
	86
	87
	88
	89
	90
	91
	92


